
186

ВЕСТН. МОСК. УН-ТА. СЕР. 18. СОЦИОЛОГИЯ И ПОЛИТОЛОГИЯ. 2022. Т. 28. № 3

НАУЧНЫЕ РЕЦЕНЗИИ 
И ОБЗОРЫ ИССЛЕДОВАНИЙ

DOI: 10.24290/1029-3736-2022-28-3-266-299

РЕЛИГИОЗНОСТЬ И ЕЕ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ: 
МНОГООБРАЗИЕ МЕТОДОВ СОЦИОЛОГИЧЕСКОГО 
ИЗМЕРЕНИЯ

Т.Н. Грудина, канд. социол. наук, ст. преп. кафедры истории и теории социоло-
гии социологического факультета МГУ имени М.В. Ломоносова, Ленинские горы, 
МГУ, д. 1. стр. 33, г. Москва, Российская Федерация, 119234*

В статье представлен обзор исследований, посвященных социологиче-
скому измерению феномена религиозности в современном обществе. В насто-
ящий момент, как отмечают специалисты в области социологии религии, 
методические споры, касающиеся измерения уровня и степени религиозности 
населения, продолжаются достаточно активно. Среди подходов к изучению 
религиозности населения существуют как многомерные, так и одномерные 
концептуальные модели. В рамках многомерного подхода религиозность пред-
ставлена набором характеристик, описывающих данную категорию. Вместе 
с тем, исследователи, использующие многомерный подход в рамках своих те-
оретических построений, пока так и не достигли консенсуса в отношении 
того, по каким именно показателям можно описать понятие “религиозность”. 
В большинстве случаев авторы измеряют религиозность на основании та-
ких характеристик, как вера, ритуалы и практики, а также знания в рамках 
той или иной религиозной доктрины. Прикладные отечественные исследова-
ния опираются на показатели и религиозного сознания, и религиозного пове-
дения в процессе определения уровня и степени религиозности как населения в 
целом, так и социальных групп, в частности. Также феномен религиозности 
изучается с позиции субъективных показателей самоидентификации респон-
дентов, их личной интерпретации своего религиозного сознания, и с точки 
зрения уровня религиозной активности респондентов. Вопрос религиозной са-
моидентификации в массовых опросах по-прежнему остается дискуссионным 
и требует более внимательного эмпирического обоснования при дальнейших 
исследованиях.

Ключевые слова: религия, общество, религиозность, измерение, социоло-
гические исследования, одномерный подход, социология религии, многомерный 
подход, воцерковленность, религиозная идентичность, религиозное сознание, 
религиозное поведение.

* Грудина Татьяна Николаевна, e-mail: tngrudina@gmail.com



187

RELIGIOUSNESS AND ITS INTERPRETATION: 
VARIETY OF SOCIOLOGICAL MEASUREMENT METHODS
Grudina Tatyana N., PhD in Sociology, Assistant Professor, Faculty of Sociology, 
Lomonosov Moscow State University, Leninsky Gory, 1-33, Moscow, Russian Federation, 
119234, e-mail: tngrudina@gmail.com

H e article presents an overview of studies on the sociological dimension of the 
phenomenon of religiosity in modern society. At the moment, as experts in the J eld of 
the sociology of religion note, methodological disputes regarding the measurement of 
the level and degree of religiosity of the population continue quite actively. Among the 
approaches to studying the religiosity of the population, there are both multidimensional 
and one-dimensional conceptual models. Within the multidimensional approach, 
religiosity is represented by a set of characteristics that describe this category. At the 
same time, researchers who use a multidimensional approach as part of their theoretical 
constructions have not yet reached a consensus on exactly what indicators can be used 
to describe the concept of “religiosity”. In most cases, the authors measure religiosity 
based on such characteristics as faith, rituals and practices, as well as knowledge within 
a particular religious doctrine. Applied domestic research is based on indicators of both 
religious consciousness and religious behavior in the process of determining the level and 
degree of religiosity of both the population as a whole and social groups in particular. 
Also, the phenomenon of religiosity is studied from the standpoint of subjective indicators 
of respondents’ self-identification, their personal interpretation of their religious 
consciousness, and from the point of view of the level of respondents’ religious activity. 
H e issue of religious self-identiJ cation in mass surveys is still debatable and requires 
more careful empirical substantiation in further research.

Key words: religion, society, religiosity, measurement, sociological research, one-
dimensional approach, sociology of religion, multidimensional approach, churching, 
religious identity, religious consciousness, religious behavior.

Исследованию религиозности1 в последние десятилетия посвя-
щен достаточно широкий круг научных работ2. Религиозность3 в со-
временном обществе складывается во многом за счет тех изменений, 
которые происходят в рамках традиционных религиозных течений. 

1 См. об этом: Синелина Ю.Ю. О критериях определения религиозности населе-
ния // Социологические исследования. 2001. № 6. С. 89–96; Лебедев С.Д.  Религи оз ность: 
в поисках “рубикона” // Социологический журнал. 2005. № 3. С. 153–168; Фи ла -
тов С.Б., Лункин Р.Н. Статистика российской религиозности: магия цифр и неодно-
значная реальность // Социологические исследования. 2005. № 4. С. 35–45; Чес но-
кова В.Ф. Воцерковленность: феномен и способы его изучения // Десять лет соци-
ологических наблюдений. М., 2003. С. 112–145; Рыжов Ю. Социологи не виноваты: 
критерии религиозности не разработаны до сих пор // Независимая газета. 2003. 2 апр.

2 См. об этом: Пруцкова Е.В. Операционализация понятия “религиозность” 
в эмпирических исследованиях // Государство, религия, церковь в России и за ру-
бежом. 2012. № 2 (30). С. 268–293; Фурман Д.Е., Каариайнен К. Религиозная стаби-
лизация. Отношение к религии в современной России // Свободная мысль–XXI. 
Теоретический и политический журнал. 2003. № 7. С. 19–31.

3 См. об этом: Федотова Е.Ю., Пронина Т.С. Социологический аспект рели-
гиозной идентичности // Философские традиции и современность. 2016. № 1 (9). 
С. 123–134.



188

На выявление особенностей и закономерностей подобного рода из-
менений и направлен исследовательский фокус многих социологов 
религии в настоящее время. Однако как отмечают специалисты в об-
ласти социологии религии, методические споры относительно воз-
можных способов измерения уровня и степени религиозности насе-
ления продолжаются и ныне. “До сих пор социологические центры и 
службы не имеют единого мнения относительного того, какие вопро-
сы должны быть заданы для правильного отнесения респондента к 
той или иной мировоззренческой группе, сколько должно быть этих 
групп, какие из них обязательны. В результате при опросах, прове-
денных разными социологическими центрами, одни и те же люди 
могут оказаться в разных мировоззренческих группах”4. 

Согласно мнению экспертов, занимающихся изучением функ-
ционирования религии в обществе, для измерения феномена ре-
лигиозности5 социология религии накопила достаточно большое 
количество подходов, среди которых основную часть составляет 
методологическая литература по проблемам операционализации 
указанного понятия6, в частности, “выделению важных аспектов 
религиозности и выбору правильных индикаторов для каждого из 
них. В то же время практически не уделяется внимания обратной 
операции — конструированию общего показателя религиозности”7. 
Прикладные отечественные исследования, по мнению экспертов, 
опираются на показатели и религиозного сознания, и религиозного 
поведения в процессе определения уровня и степени религиозности 
как населения в целом, так и социальных групп в частности8.

Существует исследовательское мнение, на основании которо-
го феномен религиозности изучается с позиции субъективных по-
казателей самоидентификации респондентов9, их личной интер-
претации своего религиозного сознания, и с точки зрения уровня 

4 Синелина Ю.Ю. Этапы изменения религиозности населения в России (1989–
2006) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2009. № 4. С. 77.

5 См. об этом: Малявина С.С. Детерминанты формирования религиозности 
личности // Вестник. Серия IV. Педагогика. Психология. 2015. Вып. 2 (37). С. 119–131.

6 См. об этом: Чеснокова В.Ф. Тесным путем: процесс воцерковления населе-
ния России в конце XX века. М., 2005. OrthodoxMonitor. URL: http://socrel.pstgu.ru/
RU/orthodoxmonitor (дата обращения: 15.12.2021); EuropeanValuesStudy. URL: http://
www.europeanvaluesstudy.eu/ (accessed: 15.12.2021).

7 Пруцкова Е.В., Маркин К.В. Типология православных россиян: проблема 
конструирования обобщенного показателя религиозности // Социологические ис-
следования. 2017. № 8. С. 95–105. 

8 См. об этом: Киблицкая Е.А. Особенности изучения религиозности населе-
ния в современной России // Социологические исследования. 2009. № 4. C. 96–107.

9 См. об этом: Дивисенко К.С., Белов А.Э., Дивисенко О.В. Трансляция религи-
озности в семье от родителей к детям: аналитический обзор исследований // Со-
циологический журнал. 2018. Т. 24. № 4. С. 75–92.



189

религиозной активности респондентов10. Наряду с этим, исследова-
тели отмечают, что религия — понятие многомерное11. По мнению 
М.М. Мчедловой, “сегодня российскими социологами единодушно 
отмечается, что современная массовая религиозность, сформиро-
вавшаяся в период постсоветского развития страны, имеет черты 
культурной идентичности, она формируется как духовная консо-
лидация вокруг культурно-ценностной матрицы, которая на про-
тяжении жизни многих поколений обеспечивала социально-куль-
турную устойчивость и выживаемость общества”12. Таким образом, 
вопрос религиозной13 самоидентификации в массовых опросах по 
прежнему остается дискуссионным и требует более внимательного 
эмпирического обоснования при дальнейших исследованиях. 

Перейдем к рассмотрению темы эмпирического анализа такого 
понятия как “религиозность”, каким образом, по мнению ряда со-
временных исследователей, возможно интерпретировать получен-
ную информацию в ходе исследования феномена религиозности, 
с какими трудностями сталкивается исследователь при изучении 
данного феномена. 

Среди подходов по изучению религиозности населения су-
ществуют как многомерные14, так и одномерные концептуальные 
модели. Так, исследователями Н.С. Бабич и В.И. Хоменко были вы-
двинуты концептуальные основы построения одномерной шкалы 
религиозности, а также разработана шкала “предрасположенность 
к религиозности”, которую эмпирически апробировали исследова-
тели, чтобы повысить уровень формализации модели15. Авторы дан-

10 Гаврилов Ю.А., Кофанова Е.Н., Мчедлов М.П., Шевченко А.Г. Конфессиональ-
ные особенности религиозной веры и представлений о её социальных функциях // 
Социологические исследования. 2005. № 6. С. 46–56.

11 Пруцкова Е.В. Операционализация понятия “религиозность” в эмпириче-
ских исследованиях; Она же. Религиозность и ее следствия в ценностно-норматив-
ной сфере // Социологический журнал. 2013. № 2. C. 72–88. 

12 Мчедлова М.М. Роль религии в современном обществе // Социологические 
исследования. 2009. № 12. С. 78.

13 См. об этом: Лебедев С.Д. Религиозность: что считать критерием? URL: 
http: //club.fom.ru/entry.html?entry=2538 (дата обращения: 15.12.2021); Мчедлов М.П. 
Религиоведческие очерки. Религия в духовной и общественно-политической жизни 
современной России. М., 2005.

14 См. об этом: Бабич Н.С., Хоменко В.И. Логические и практические трудности 
многомерного подхода к измерению религиозности // Социологический журнал. 
2013. № 2. С. 89–96.

15 Бабич Н.С., Хоменко В.И. Шкала “предрасположенность к религиозности”: 
эмпирическая апробация и повышение уровня формализации модели // Социо-
логические исследования. 2018. № 1. С. 94–104; Они же. Концептуальные основы 
построения одномерной шкалы религиозности // Социологические исследования. 
2016. № 6. С. 65–71.



190

ного подхода попытались обосновать, насколько применима в мас-
совых опросах одномерная шкала для измерения такого показателя, 
как предрасположенность к религии, и может выступить моделью 
когнитивной шкалы религиозности. Благодаря использованному 
когнитивно-ориентированному подходу в качестве наиболее подхо-
дящего с точки зрения авторской методологии исследовательского 
коллектива ученые пришли к выводу об успешном применении дан-
ного подхода для достаточно крупных по масштабу социологических 
исследований. В рамках когнитивной теории религии апробирова-
лась одновопросная порядковая измерительная шкала “предраспо-
ложенность к религии”, рассматривалась возможность ее примене-
ния в дальнейшем, повышения уровня формализации. Проведенное 
социологическое исследование позволило ученым прийти к выводу 
о перспективности развития и применения когнитивно-ориентиро-
ванного способа измерения религиозности. Необходимость всесто-
роннего анализа понятия религиозности, как полагают исследовате-
ли, обусловлена тем, что наиболее распространенные определения 
религии в социологической литературе теоретически обоснованы 
и проверены временем, тем не менее не могут удовлетворить все 
различные контексты эмпирических исследований религиозности. 
Поэтому начинать анализ понятия “религия” полезно с учетом огра-
ничений его определения (прежде всего словарного запаса, который 
наиболее четко связан с языком социологических исследований), 
что делает его вполне подходящим для использования в качестве 
основы для развития одномерной шкалы религиозности16. Данную 
задачу исследователи обозначили как поисковую и дискуссионную, а 
разработанная шкала, с точки зрения ее разработчиков, может стать 
основой для проведения массовых опросов религиозности в каче-
стве определенного русскоязычного инструмента17.

Рассматривая возможность применимости данной шкалы в ис-
следовательских проектах, авторы отмечают, что религиозность — 
достаточно прозрачный феномен, который часто исследуется, но 
вместе с тем с ее измерением весьма часто возникают методоло-
гические затруднения. Условная простота анализа религиозности 
содержится, главным образом, там, где она может сработать как 
проявление идентичности тех или иных социальных групп, т.е. на-
ходится в контексте мнений, а также представлений людей как о 
самих себе, так и своем поведении. В этих случаях, как полагают 

16 См. об этом: Бабич Н.С., Хоменко В.И. Концептуальные основы построения 
одномерной шкалы религиозности. С. 66.

17 См. об этом: Бабич Н.С., Хоменко В.И. Шкала “предрасположенность к ре-
лигиозности”… С. 95.



191

эксперты, оправданно, к примеру, доверять самооценке религиоз-
ности, высказанной респондентами, поскольку их самоидентифи-
кация по религиозной приверженности здесь является главной для 
исследователя. Вместе с тем, острый вопрос для данного контек-
ста заключается в том, насколько сам респондент сведущ в тех или 
иных религиозных нормах и доктринах, чтобы провести беспри-
страстный анализ по самопрезентации своей религиозности. А так-
же возникают сложности в существенных различиях традиций и 
норм различных религиозных доктрин и течений. Таким образом, 
“любые сравнительные исследования, охватывающие представите-
лей разных традиций, сталкиваются с серьезными трудностями”18. 
Как отмечают социологи, для такого весьма доступного для из-
мерения показателя, как участие в ритуалах, возникает широкий 
спектр особенностей, имеющих принципиальные отличия даже 
среди христианских деноминаций. Так, “для ортодоксальных церк-
вей (католиков, православных и близких к ним) таинства имеют 
мистическое значение и занимают центральное место, а многие на-
правления протестантизма рассматривают богослужения лишь как 
необязательные общественные собрания. Поэтому религиозность 
редко участвующего в богослужениях православного оценивается 
как сравнительно слабая, а для протестанта регулярность посеще-
ния церковных служб не выступит в качестве значимого признака. 
В отдельных сопоставлениях эти различия можно учесть, но сколь-
ко-нибудь комплексное сравнение уже нуждается в практически 
неприменимом количестве интерферирующих поправок. Поэтому 
представляется, что на текущем этапе развития социологии рели-
гии целесообразны усилия по разработке одномерной шкалы рели-
гиозности, которая могла бы применяться для формализованных 
опросов носителей как можно бóльшего числа культур и верований, 
и при этом была бы теоретически обоснованной и эмпирически 
апробированной”19. 

Попытка вывести обобщенный показатель религиозности при-
ведена в статье Е.В. Пруцковой, К.В. Маркина “Типология православ-
ных россиян: проблема конструирования обобщенного показателя 
религиозности”20. Для проведения всеросийского опроса “Ортодокс 
монитор” с помощью кластерного иерархического анализа, была 
разработана типология верующих, к индикаторам религиозности 

18 Бабич Н. С., Хоменко В. И. Шкала “предрасположенность к религиозности”… 
С. 65–66.

19 Там же. С. 66.
20 См. об этом: Пруцкова Е.В., Маркин К.В. Типология православных россиян: 

проблема конструирования обобщенного показателя религиозности // Социологи-
ческие исследования. 2017. № 8. С. 95–105.



192

которых относились следующие характеристики: вера в Бога, ча-
стота посещения храма, частота посещения религиозных служб, 
частота исповеди и причастия. Здесь речь идет о строго фиксиро-
ванной группе верующих, православных христианах. По мнению 
исследователей, “в современной социологии понятие религиозно-
сти становится значимой частью гипотез и теорий. Возникает необ-
ходимость переосмысления применяемого для изучения религиоз-
ности инструментария и подходов к операционализации понятия 
религиозности. Один из наиболее применяемых — многомерный 
подход. Литература, касающаяся многомерного подхода к опера-
ционализации религиозности в количественных социологических 
исследованиях посвящена выделению особенностей религиозности 
и выбору индикаторов. В то же время практически не уделяется 
внимания методу конструирования общего показателя религиоз-
ности на основании разработанной операционализации”21. Спе-
циалисты в области социологии религии различают три главных 
подхода к решению задачи по конструированию показателя рели-
гиозности при проведении социологических исследований. Для 
измерения религиозности, по мнению специалистов, “во-первых, 
можно использовать отдельные индикаторы, во-вторых, строить 
тем или иным способом обобщенный показатель религиозности на 
основании нескольких индикаторов, и, в-третьих, конструировать 
типологии на основании нескольких показателей, выделяя группы 
респондентов, характеризующиеся определенным набором при-
знаков. Каждый из этих подходов имеет как сильные, так и слабые 
стороны”22. При описании слаборелигиозных групп респондентов 
требуются, как полагают эксперты, дополнительные исследования, 
в которые «необходимо включить переменные, репрезентирующие 
так называемую “гражданскую религию”, “альтернативную духов-
ность”, слабую религиозность, которая характеризовалась бы не 
только отсутствием институциональных религиозных практик, но 
присутствием какой-то специфической социальной формы религи-
озности, например, в выделяемой нами группе “народная религи-
озность”. Это позволит проверить ряд гипотез о принципиальном 
различии групп в предлагаемой нами типологии. Показано, что пе-
ременные, репрезентирующие институциональную религиозность, 
не могут быть сведены исключительно к частоте посещения служб, 
как часто происходит в социологических исследованиях сегодня. 
При изучении православной религиозности в России чрезвычай-
но важно также учитывать, с одной стороны, частоту исповеди и 

21 Пруцкова Е.В., Маркин К.В. Типология православных россиян… С. 95–96.
22 Там же. С. 96.



193

причастия, а с другой — частоту посещения храма, что позволяет 
выделить социальные формы религиозности, характеризующие-
ся специфическим сочетанием признаков. Мы попытались пока-
зать, что православные россияне делятся не просто на две группы: 
“воцерковленные” и “невоцерковленные”, или “истинные” и “но-
минальные” с некоторым количеством переходных типов. В дей-
ствительности религиозный ландшафт российского православия 
чрезвычайно разнообразен, неодномерен и заслуживает глубокого 
изучения»23. 

В рамках регионального исследования религиозного поведения 
верующих Екатеринбургской метрополии была рассмотрена “эклек-
тичная религиозность” респондентов как вне, так и внутри Церкви24. 
Важно отметить, что авторы указывают на значимость решения в 
своей статье таких основных проблем, как концептуализация по-
нятия “эклектичная религиозность”, а также совершают попытку 
уточнить, каким методом измерять уровень религиозности среди ре-
спондентов. Среди прочих тем подробно разбираются следующие во-
просы изучения религиозности: каким образом эклектичная религи-
озность распространяется в зависимости от возраста респондентов? 
Существует ли взаимозависимость между уровнем религиозности 
и уровнем религиозной грамотности респондентов? Каким образом 
проявляются неортодоксальные идеи и функционируют основные 
механизмы деятельности православных христиан на примере горо-
дов Свердловской области? В своих теоретических умозаключениях 
авторы приходят к выводу о том, что “эклектичная религиозность — 
следствие институциональной дифференциации, религиозного плю-
рализма, индивидуализации религиозного опыта. Ее распространен-
ность связана с тем, что демонтаж советской секулярной модели и 
постсоветская экономическая нестабильность привели к росту ин-
тереса к религиям при отсутствии условий для религиозной социа-
лизации. Наиболее высок уровень эклектичной религиозности среди 
слабовоцерковленных, что связано с низким уровнем ритуальной 
активности и религиозной грамотности, слабой вовлеченностью в 
жизнь церкви”25. С точки зрения возрастной дифференциации, ав-
торы приходят к выводу о существенной открытости молодого по-
коления “в отношении нетрадиционных представлений, склонности 
к экспериментам и новациям вследствие возрастных особенностей. 

23 Пруцкова Е.В., Маркин К.В. Типология православных россиян… С. 103.
24 См. об этом: Гришаева Е.И., Фархитдинова О.М., Шумкова В.А. Религиоз-

ность верующих Екатеринбургской метрополии: от ортодоксии к постсекулярной 
эклектике // Социологические исследования. 2017. № 8. С. 106–117.

25 Там же. С. 115.



194

С возрастом люди становятся консервативнее, с осторожностью от-
носятся к новому”26. Исследователи выявили взаимосвязь показателя 
эклектичной религиозности от возраста респондентов и описывают 
ее не только на основании возрастных особенностей, но также связы-
вают ее наличие с социально-историческими трансформациями рос-
сийского общества. Так, “личностное формирование респондентов в 
старших возрастных группах происходило в советское время; они в 
большей степени, чем представители постперестроечных поколений, 
склонны к соблюдению правил и предписаний, их сознание меньше 
индивидуализировано, они не склонны к самостоятельному поис-
ку ответов на духовные вопросы. Постперестроечные поколения в 
большей степени ориентированы на удовлетворение собственных 
потребностей и интересов, в меньшей степени склонны к соблюде-
нию институциональных предписаний”27.

С темой изучения религиозности также связана статья С.В. Ры-
жовой “Особенности изучения религиозной идентичности 
россиян”28. В исследовании проведена социологическая концепту-
ализация понятия религиозной идентичности29. Здесь акцент ис-
следователем делается на том, каковы мотивы религиозной иден-
тичности и каким образом можно определить ее субъективный 
смысл, подчеркиваются показатели религиозности и религиозной 
идентичности: их анализ и описание предполагает выявление лич-
ных, групповых, социальных уровней, степени и количественных 
характеристик религиозности через процесс взаимодействия рели-
гиозного и общественного сознания. Основываясь на исследовании, 
автор отмечает следующее: “…религиозную идентичность можно 
рассматривать как связующее звено между институциональной 
религиозностью и личными религиозными мотивами. Она опреде-
ляется социальными факторами и сама оказывает влияние на со-
циум”30. В качестве примера в формировании религиозной идентич-
ности в основном берется Православие. Также разработана типоло-
гия религиозной (православной) идентичности. В ходе анализа дан-
ной проблематики были сделаны выводы о том, что «современные 
исследования религиозности сосредоточены, главным образом, на 
выявлении доли верующих, практикующих, заявленной вероиспо-

26 Гришаева Е.И., Фархитдинова О.М., Шумкова В.А. Религиозность верую-
щих Екатеринбургской метрополии…

27 Там же. 
28 Рыжова С.В. Особенности изучения религиозной идентичности россиян // 

Социологические исследования. 2016. № 10. С. 118–127.
29 См. об этом: Рыжова С.В. Религиозность в контексте культуры доверия // 

Социологический журнал. 2017. Т. 23. № 3. С. 44–63.
30 Там же. 



195

ведной самоидентификации (“православные”, “мусульмане”, “буд-
дисты” и др.), определении факторов религиозной социализации, 
оценке взаимоотношений государства и религиозных организаций. 
Эти показатели, как правило, носят описательный характер, на их 
основе исследователь причисляет респондентов к той или иной кате-
гории. Ключевым методологическим вопросом является вопрос — 
можно ли считать человека религиозным на основе самоидентифи-
кации, т.е. на основе его ответов: является ли он верующим, верит 
ли в Бога и/или иные сверхъестественные силы и сущности, к какой 
религии себя относит»31. В качестве одного из выводов приводит-
ся тезис о том, что «религиозной самоидентификации достаточно, 
чтобы считать человека обладающим той или иной формой рели-
гиозного сознания, а значит, и религиозной идентичностью. Если 
в той или иной мере он соотносит себя с религией и относит себя к 
числу верующих/религиозных, то можно говорить о наличии рели-
гиозной идентичности. В основе личного самоопределения челове-
ка в отношении религии лежит ценностный выбор и определенная 
мотивация. В основе формирования религиозной идентичности 
лежит конфигурация личностных мотивов: потребность в принад-
лежности к устойчивой макрообщности, “очарованность” культу-
рой, поиск нравственного авторитета, смысла жизни, собственно 
богоискательство. Ценности и мотивы религиозной идентичности 
оказывают воздействие на социальное поведение человека, опре-
деляют его конфессиональный облик»32. По результатам осущест-
вленного исследования, были представлены “типы православной 
идентичности: внеинституциальная православная идентичность, 
групповая православная идентичность, индивидуально-личностная 
православная идентичность, социально-личностная православная 
идентичность”. Если говорить о вызовах, с которыми сталкиваются 
религиозный человек в современном мире, то таковым «является 
умение существовать в современном информационном обществе, 
где свобода самовыражения, разнообразие мнений, социальных ин-
тересов и образа жизни ничем не ограничиваются. Это умение — 
новая реальность для РПЦ, долгое время существовавшей как часть 
государственной системы. В условиях гражданской и религиозной 
свободы Церковь призвана выработать механизмы согласования 
“гражданских” и “народных” интересов, осмыслить специфику пра-
вославного участия в устроении общества, двигающегося в сторону 
плюрализма. Самоопределение в условиях гражданского общества 
пока представляет для Церкви проблему, в том числе и потому, что 

31 Рыжова С.В. Религиозность в контексте культуры доверия. С. 118.
32 Там же. С. 120.



196

в православной религиозной традиции слабо разработана»33. А так-
же отмечено, что «понимание новых для церкви реалий звучит в 
выступлениях клириков, в церковных документах. Согласно “Осно-
вам учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе 
и правах человека” ответственность христианина перед обществом 
понимается как “служение ближнему”, вдумчивое распоряжение 
избирательными правами, сохранение общественного единства на 
основе общих нравственных ценностей»34.

Продолжению темы религиозности, а именно, более углублен-
ному изучению религиозных политических ориентаций посвяще-
на статья С.В. Рыжовой “Этноконфессиональная идентичность 
и формирование религиозных политических ориентаций”35. Ре-
лигиозно-политические ориентации мусульман и православных 
были рассмотрены автором на примере исследования в Республике 
Башкортостан. Рассматривался аспект религиозно-политических 
ориентаций мусульман и православных и основания для межкон-
фессионального доверия. Отдельно и более пристально анализиро-
вались установки молодежи в сфере государственно-религиозных 
отношений. Так, по мнению автора, “этническая солидарность и 
религиозность обнаруживают особую значимость культурного 
фактора в процессах общественной и политической консолидации 
страны. Религия становится одним из маркеров этнической иден-
тичности, фактором политики и процессов формирования граж-
данского общества”36. Также было отмечено, что “с одной стороны, 
политизация этноконфессионального пространства представляет 
собой угрозу общественной консолидации, с другой — религиозные 
убеждения имеют право на существование наравне со светскими. 
Согласование секулярных (светских) и религиозных ценностей яв-
ляется одной из основ гражданской солидарности”37.

Весьма злободневная тема рассмотрена в работе Х.В. Дзуцева, 
Н.В. Корниенко “Отношение жителей Северного Кавказа к свободе 
вероисповедания и вероотступникам”38. Авторы обозначили своей 
целью выявление того, каким образом распространяются идеи сво-

33 Рыжова С.В. Особенности изучения религиозной идентичности россиян. 
С. 126.

34 Там же. С. 127.
35 Рыжова С.В. Этноконфессиональная идентичность и формирование рели-

гиозных политических ориентаций // Социологические исследования. 2015. № 10. 
С. 136–144.

36 Там же. С. 136.
37 Там же.
38 Дзуцев Х.В., Корниенко Н.В. Отношение жителей Северного Кавказа к сво-

боде вероисповедания и вероотступникам // Социологические исследования. 2018. 
№ 1. С. 83–93.



197

боды вероисповедания, а также насколько сильно одобряется или 
осуждается такой феномен, как вероотступничество, в рамках от-
дельного региона (Северного Кавказа). Этническая и религиозная 
идентичность рассмотрены во взаимосвязи, что позволяет сделать 
вывод о том, как распространяются идеи свободы вероисповеда-
ния среди населения — от безразличного отношения до открыто-
го выражения либо одобрения, либо осуждения тех, кто совершил 
отступление от исповедуемой веры. Также были рассмотрены осо-
бенности, связанные с религиозной принадлежностью среди хри-
стианского (по преимуществу православного) и мусульманского 
населения жителей Северного Кавказа. Как отмечают исследовате-
ли, “несмотря на многовековую историю сосуществования разных 
религий на территории самого полиэтнического региона России и 
высокого уважения к религиозным ценностям православных хри-
стиан и мусульман, идеи свободы вероисповедания не всегда на-
ходят отклик у жителей СКФО РФ. Религиозная принадлежность 
воспринимается как элемент этнической самоидентификации, по-
этому вероотступничество относится не только к сфере религии, 
но и к межэтническим взаимоотношениям”39, вместе с тем “имен-
но отношение к вероотступникам показывает истинный уровень 
свободы вероисповедания и уважения к праву каждого человека на 
религиозное самоопределение”. Развивая дальше указанное поло-
жение, авторами было также отмечено, что “помимо связи этниче-
ской и религиозной самоидентификации на отношение в обществе 
к вероотступникам оказывает влияние распространение в регионе 
радикальных течений ислама и околохристианских сект, деятель-
ность которых осуждает большинство населения, а также законы 
шариата, согласно которым вероотступники в исламе должны быть 
подвергнуты смертной казни”40.

Рассмотрению такой ведущей доктрины, как иудаизм, а в 
частности изучению современного еврейства посвящены работы 
Е.А. Ост ровской. Среди них отметим “Множественные современно-
сти ортодоксального еврейства Санкт-Петербурга”41, «Религиозное 
“еврей ство”: опыт биографического нарратива в закрытой группе»42, 
“О глобальных транснациональных этнорелигиозных диаспорах”43. 

39 Дзуцев Х.В., Корниенко Н.В. Указ. соч. С. 91. 
40 Там же.
41 Островская Е.А. Множественные современности ортодоксального еврей-

ства Санкт-Петербурга // Социологические исследования. 2017. № 5. С. 94.
42 Островская Е.А. Религиозное “еврейство”: опыт биографического наррати-

ва в закрытой группе // Социологические исследования. 2016. № 2. С. 110.
43 Островская Е.А. О глобальных транснациональных этнорелигиозных диа-

спорах // Социологические исследования. 2016. № 10. С. 102–110.



198

Автор обращает внимание на особенность использования понятия 
“религиозность” в рамках современного профессионального дис-
курса социологии религии. Как отмечает Е.А. Островская, поня-
тие “религиозность” наиболее востребовано и часто используется 
в исследованиях. “Прикладное изучение этого феномена сводится 
преимущественно либо к количественным опросам с привлечени-
ем многомерной модели измерений религиозности, либо к опросам 
о религиозной принадлежности. В силу этого содержательное на-
полнение и структурные компоненты религиозности различных 
групп не попадают в фокус внимания исследователей”44. Автору ис-
следования с помощью биографического метода удалось описать, 
каким образом функционирует коллективная и индивидуальная 
компоненты религиозности и религиозного поведения индивида. 
Были отмечены как положительные, как и отрицательные стороны 
примененного метода. В целом, биографический метод, его приме-
нение “в исследованиях религиозных групп и акторов сопряжено 
с рядом методологических сложностей, разъяснение которых не 
всегда представлено в соответствующих пособиях и разработках”45. 
Разъяснению методологических особенностей (поиску респонден-
тов, стадиям интервьюирования и пр.), а также иллюстративным 
примерам на основе исследования повседневной еврейской рели-
гиозности еврейства Санкт-Петербурга, полевого изучения множе-
ственной современности питерского религиозного еврейства автор 
уделяет особое внимание. А также отмечает, что с помощью мето-
дики биографического нарратива, в основе которой заложена пре-
имущественно субъективная биография, можно изучить и коллек-
тивные, и индивидуальные примеры религиозного мировоззрения. 
Подобного рода анализ позволяет рассмотреть как содержательные, 
так и структурные компоненты феномена религиозности. “Наря-
ду с выявлением субъективных причин религиозного обращения 
удается взглянуть и на обстоятельства, сопровождавшие это собы-
тие, — социокультурный контекст, пространственно-темпоральные 
характеристики, упоминаемые респондентами. Пониманию соци-
ального измерения религиозности во многом способствуют осве-
щаемые респондентами этапы социализации, статусно-ролевые 
взаимодействия, вехи в жизни социального окружения и страны”46. 
Были проанализированы биографические нарративы представи-
телей модерн-ортодоксов и группа, представленная хабадниками 
любавчского направленности, поскольку, как было отмечено, их 

44 Островская Е.А. Религиозное “еврейство”… С. 110.
45 Там же.
46 Там же. С. 110–111.



199

взгляды и мировоззрение несут в себе принципиально различные 
культурные программы современности. Автор аргументирует свой 
исследовательский выбор следующим положением. “Избранные для 
рассмотрения хабадники и модерн-ортодоксы интересны тем, что 
в их проектах предстает специфический симбиоз традиции и со-
временности, дарующий неожиданный разворот рефлексирующей 
субъектности”47. Е.А. Островская обращает внимание на формиро-
вание глобальных транснациональных этнорелигиозных диаспор48 
и “на деятельность участников, благодаря которым производится 
и транслируется новая идентичность. К таковым относятся этно-
религиозные сообщества мигрантов, разнообразные диаспорные 
анклавы, идентичность которых выстраивается через апелляцию 
к собственной этнорелигиозной исключительности, религиозные 
организации и НГО, располагающие центрами, филиалами, депар-
таментами по всему миру”49. 

Религиозные предпочтения молодого поколения50 нашей стра-
ны51 являются также объектом пристального социологического ис-
следования. В работе Е.И. Аринина, Д.И. Петросян “Особенности 
религиозности студентов”52 рассмотрены подходы “коммуника-
тивной онтологии” Н. Лумана и “интерпретативной антропологии” 
К. Гирца. Данные концепции, как считают исследователи, позволят 
осуществить более широкое изучение религиозности современного 
студенчества, а также будут способствовать выявлению ее харак-
терных особенностей в отношении к религиозным нормам и ценно-
стям. На основании исследовательского опыта авторы делают вывод 
о том, что “в социологии пока не разработан инструментарий для 
адекватного отражения степени религиозности населения, готов-

47 Островская Е.А. Множественные современности ортодоксального еврей-
ства Санкт-Петербурга. С. 94.

48 Островская Е.А. О глобальных транснациональных этнорелигиозных диа-
спорах. С. 102–110.

49 Там же. С. 105.
50 См. об этом: Ивлева М.Л., Курилов С.Н., Россман В.И. Религиозные ценности 

глазами молодежи: опыт социологического исследования // Вестник Российского 
университета дружбы народов. Серия: Социология. 2018. Т. 18. № 3. C. 481–493; 
Аникина А.В. Религиозность современной студенческой молодежи (на примере 
Нижегородской области): Автореф. дис. … канд. социол. наук. Нижний Новгород, 
2008; Мчедлов М.П. О религиозности российской молодежи // Социологические 
исследования. 1998. № 6.

51 См. об этом: Галактионова Н.А. Роль религиозности в этнической социали-
зации молодежи Тюменской области // Вестник Российского университета дружбы 
народов. Серия: Социология. 2010. № 1. C. 34–40.

52 Аринин Е.И., Петросян Д.И. Особенности религиозности студентов // Со-
циологические исследования. 2016. № 6. С. 71–77.



200

ности человека подчинить свою жизнь требованиям его веры”53. 
С целью выявления особенностей религиозности студентов, пер-
спектив формирования “религиозного образа жизни” в молодежной 
среде (“готовности человека подчинить свою жизнь требованиям 
его веры”) и связи религиозности с установками на толерантность 
во Владимирском государственном университете авторским коллек-
тивом был проведен опрос 808 студентов первого и второго курсов 
гуманитарных, технических и естественно-научных направлений. 
Что касается содержательного аспекта, операционализации и ин-
терпретации исследуемых понятий, отмечается, что «слово “рели-
гия” вошло в русский язык только в XVIII в., оставшись во многом 
в качестве “книжного” и “официального”, тогда как слово “вера”, 
зафиксированное еще в памятниках древнерусской письменности, 
имеет богатейшую народную семантику. В этой связи выражение 
“религиозный человек” скорее коннотирует с “приверженцем офи-
циальной церкви” (“ревнителем правоверного благочестия”), тогда 
как словосочетание “верующий человек” — с личным “духовным 
миром” (“верой в Бога”)»54.

Важно отметить55, что долгое время в нашей стране “приобще-
ние к религиозным традициям и нравственным ориентирам осу-
ществляется уже в условиях секулярного общества”56. В обществе 
с секулярным мировоззрением57 религия в жизни людей уходит на 
второй план, становится одним из способов демонстрации своих 
культурных и национальных черт и особенностей58. Тем не менее, 
уровень доверия церкви по-прежнему высок, как отмечают специ-
алисты, она становится важным субъектом общественной жизни 
в период постсоветский. Однако в последние годы прослеживает-
ся тенденция снижения показателей уровня доверия: если в 2016 г. 
церкви как социальному институту доверяли 45% жителей столицы, 
то в 2018 г. — 33%59.

53 Аринин Е.И., Петросян Д.И. Указ. соч. С. 71.
54 Там же. С. 73.
55 См. об этом: Кублицкая Е.А., Назаров М.М. Динамика религиозности в со-

временной России (по данным исследований в столичном регионе) // Вестник Рос-
сийской академии наук. 2019. Т. 89. № 11. С. 1120–1127.

56 См. об этом: Бергер П. Религиозный опыт и традиции // Социологические 
исследования. 2011. № 1. С. 123–136.

57 См. об этом: Каргина И.Г. “Фуззи” религиозность как следствие трансфор-
маций современного христианства в модернизирующемся обществе // Государство, 
религия, Церковь в России и за рубежом. 2009. № 4. С. 89–96.

58 См. об этом: Белла Р. Религиозный индивидуализм и религиозный плюра-
лизм // Религия и общество. Хрестоматия по социологии религии. Ч. 2. М., 1996. 
С. 134–149.

59 См. об этом: Кублицкая Е.А., Назаров М.М. Указ. соч.



201

Изучению процесса секуляризации посвящен достаточно ши-
рокий круг работ современных исследователей. Так, в своей работе 
“Секулярный или постсекулярный мир? Верификация концепций”60 
Л.А. Андреева и Л.К. Андреева опираются на тезис о том, что «к на-
стоящему времени существуют две ключевые концепции развития 
западного мира, в которых важную роль играет религия: теория 
секуляризации и концепт “постсекулярного” мира»61. Анализируя 
смысловой контекст “постсекулярного общества”, исследователи 
приходят к выводу о том, что «первоначальный хабермасовский 
конструкт “постсекулярного общества” наполнился новым содер-
жанием, а именно утверждением о росте религии не только в со-
временном западном обществе, но и в мировом масштабе. Для этой 
религиозности характерна непривязанность к религиозным инсти-
тутам, каждый индивид создает свой “персональный религиозный 
конструктор”»62. Вместе с тем, было обращено внимание на тот мо-
мент, что “в силу наличия в подсознании религиозных архетипов 
мы не можем говорить о секулярном человеке как антагонисте ре-
лигиозного человека”63.

В силу того, что в обществе достаточно популярными стано-
вятся новые религиозные движения (НРД)64, их изучение — новый 
вызов для ученых в рамках глобального мира65. НРД, по мнению 
многих исследователей, — явление, свойственное для городов, по-
скольку новым формам религиозности достаточно легко адаптиро-
ваться в условиях городских сообществ. Наряду с этим, как отме-
чают ученые, НРД находят отклик среди разных слоев населения: 
от молодежи до мигрантов и пр. В статье “Типологизация новых 
религиозных движений на основе ценностей и потребностей”66 
исследовательским коллективом (Т.С. Пронина, Ю.С. Федотова, 
Е.Ю. Федотова) анализируются проблемы типологизации новых ре-

60 Андреева Л.А., Андреева Л.К. Секулярный или постсекулярный мир? Вери-
фи кация концепций // Социологические исследования. 2015. № 3. С. 82.

61 Там же.
62 Там же. С. 85.
63 Там же.
64 См. об этом: Быков Р.А. Новые религиозные движения через призму теории 

культурных ментальностей П.А. Сорокина // Вестник Томского государственного 
университета. Философия. Социология. Политология. 2011. № 1 (13). С. 171–179; 
Puttick E.A. New typology of religion based on needs and values //Journal of Beliefs & 
Values. 1997. Vol. 18. P. 133–145. 

65 См. об этом: Васильева Е.Н. Новые религиозные движения: понятие и 
специфика // Вестник ЛГУ им. А.С. Пушкина. 2016. № 1. С. 153–163. 

66 См. об этом: Пронина Т.С., Федотов Ю.С., Федотова Е.Ю. Типологизация 
новых религиозных движений на основе ценностей и потребностей // Социологи-
ческие исследования. 2018. № 1. С. 73–82. 



202

лигиозных движений67, рассматриваются сквозь призму ценностей 
и потребностей. Как считают эксперты, возможность реализации 
потребностей “в информационном обществе часто становится ре-
шающим фактором в выборе адептами того или иного религиозного 
объединения”68, поскольку “ценности и потребности в совокупно-
сти являются наиболее универсальным критерием для сравнения 
как индивидуальных, так и групповых социологических портре-
тов верующих”69. Авторы применили двухмерную типологическую 
конструкцию, которая была ими разработана для описания тех от-
ношений, которые складываются между НРД и их участниками на 
основе принципа “спрос—предложение”. С помощью абстрактных 
и конкретных примеров в статье была проанализирована возмож-
ность как практически, так и теоретически применить сконстру-
ированную типологию, а также возможность создать на ее основе 
конфессиональный портрет в исследуемом регионе. Помимо этого, 
исследователями также был затронут вопрос мотивов религиозного 
выбора, а конкретно, “почему верующий человек испытывает по-
требность выйти за пределы религиозной традиции, доминирующей 
в культуре, взрастившей индивида”70. При этом “нетрадиционность 
в рассматриваемом случае определяется контрастом привнесенных 
или возрожденных идей по сравнению с устоявшимися в течение 
длительного времени представлениями, практиками и моделями 
поведения, ставшими привычными внутри окружающей куль-
турной среды”71. По мнению авторов, «феномен нетрадиционной 
религиозности продолжает привлекать внимание исследователей. 
Нетрадиционные новые религиозные движения (НРД) являются 
неотъемлемой частью религиозного контекста и представляют ин-
тереснейший объект исследования для различных социальных наук. 
Элиминировать разнообразную религиозность из объекта внима-
ния ученого, значит лишить его серьезных исследовательских пер-
спектив. Изучение новой религиозности позволяет лучше понять 
и процессы, происходящие в традиционных религиях. Кроме того, 
сама условность разделения религий на традиционные и нетрадици-
онные, новые и “не новые” заставляет исследователей использовать 
при изучении религиозных феноменов ряд критериев, применяемых 

67 См. об этом: Федотова Е.Ю. Типологизация новых религиозных движений: 
опыт Тамбовского региона // Вера и религия в современной России. Всероссийский 
конкурс молодых ученых: 25 лучших исследований. М., 2014. С. 242–255.

68 Пронина Т.С., Федотов Ю.С., Федотова Е.Ю. Типологизация новых рели-
гиозных движений… С. 73.

69 Там же. С. 80.
70 Там же. С. 74.
71 Там же.



203

в комплексе»72. Как справедливо отмечают исследователи, “при ис-
пользовании таких методов и единиц анализа ученый руководству-
ется не идеологическими соображениями, а стремится к объектив-
ному рассмотрению явления”73.

Методологическим проблемам мониторинга новых религиоз-
ных движений посвящена статья В.А. Мартинович74. Автор анали-
зирует те причины, которые возникают в рамках мониторинга НРД, 
какие организации можно обозначить как новое религиозное дви-
жение, а какие таковыми не являются. По мнению исследователей, 
центральными в данной связи являются проблемы разработки по-
нятийного аппарата, на основании которого можно было четко вы-
являть и фиксировать появление НРД. В качестве препятствий для 
объективного и независимого анализа фиксации новых религиоз-
ных движений, их классификации, а в дальнейшем и мониторинга 
указаны именно методологические проблемы. Широкая активиза-
ция в последнее время НРД в нашей стране требует от исследовате-
лей особой тщательности в разработке единиц анализа, различных 
переменных, кодов и маркеров, опираясь на которые специалисты 
могли бы провести корректную проверку и идентификацию не-
обходимых документов той или иной организации, деятельность 
которой возможно классифицировать как новое религиозное дви-
жение. 

На основании всего изложенного авторами был предложен 
также и определенный метод в разрешении указанных проблем, 
который прошел апробацию при мониторинге НРД в Республике 
Беларусь в период 1997–2015 гг. Опираясь на полученные выводы, 
ученые отмечают, что для научно-исследовательских институтов и 
органов государственного управления75, которые занимаются мо-
ниторингом конфессионального пространства, достаточно сложно 
оценить довольно широкий спектр форм и типов нетрадиционной 
религиозности, функционирующих на территории нашей страны. 
Поскольку имеет распространение точка зрения, исходя из кото-
рой формы религиозных сообществ значения не имеют, важен факт 
регистрации религиозной организации. В данной связи многие ис-
следователи, опираясь на данное допущение, неизбежно сталкива-

72 Пронина Т.С., Федотов Ю.С., Федотова Е.Ю. Типологизация новых религи-
озных движений… С. 73.

73 Там же.
74 Мартинович В.А. Методологические проблемы мониторинга новых религи-

озных движений // Социологические исследования. 2016. № 6. С. 56-65.
75 См. об этом: Грудина Т.Н. Государственно-конфессиональные отношения в 

России: ключевые тенденции и перспективы // Вестник Московского университета. 
Серия 18. Социология и политология. 2021. Т. 26. № 1. С. 157–172.



204

ются именно с методологическими проблемами, приступая к мо-
ниторингу НРД. “Характер и специфика этих проблем, как и пути 
их преодоления, зависят от того, какие аспекты феномена НРД и/
или реакции на него со стороны окружающего общества подлежат 
мониторингу”76.

Проведенный анализ социологических исследований в об-
ласти измерения религиозности выявил многообразие подходов 
и исследовательских методик, разработанных в последнее время 
авторскими коллективами. Как отмечают ученые в области социо-
логии религии, при изучении феномена религиозности, как прави-
ло, возникают трудности именно с разработкой инструментария и 
операционализацией изучаемого явления. Накопленный исследо-
вательский опыт позволяет уточнять, а также конкретизировать 
ту или иную методику, опираясь на теоретические построения и 
эмпирические данные. Различия в подходах исследования религи-
озности имеют важное значение, поскольку от точности измере-
ния зависит полученный результат и его интерпретация. Важно и 
дальше применять накопленный исследователями опыт, опираясь 
на проверенные методики, формируя социологическую традицию 
в данной области. 

Таким образом, несмотря на продолжительную историю изу-
чения феномена религиозности в рамках многочисленных отече-
ственных социологических исследований, сегодня можно говорить 
о некоторых затруднениях, связанных с методикой и методологией 
исследования религиозности, а также о многообразии методов изме-
рения религиозности населения. Обзор публикаций по рассматри-
ваемой теме позволяет выявить новые направления ее дальнейшего 
исследования, обозначить проблемные стороны и выработать иссле-
довательские процедуры, способствующие эффективному решению 
текущих и перспективных задач развития современного общества. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ
Андреева Л.А., Андреева Л.К. Секулярный или постсекулярный мир? Вери-

фикация концепций // Социологические исследования. 2015. № 3. 
Аникина А.В. Религиозность современной студенческой молодежи (на 

примере Нижегородской области): Автореф. дисс. … канд. социол. наук. Ниж-
ний Новгород, 2008.

Аринин Е.И., Петросян Д.И. Особенности религиозности студентов // Со-
циологические исследования. 2016. № 6. 

Бабич Н.С., Хоменко В.И. Логические и практические трудности много-
мерного подхода к измерению религиозности // Социологический журнал. 
2013. № 2.

76 Мартинович В.А. Указ. соч. С. 56.



205

Бабич Н.С., Хоменко В.И. Концептуальные основы построения одномер-
ной шкалы религиозности // Социологические исследования. 2016. № 6.

Бабич Н.С., Хоменко В.И. Шкала “предрасположенность к религиозности”: 
эмпирическая апробация и повышение уровня формализации модели // Со-
циологические исследования. 2018. № 1.

Белла Р. Религиозный индивидуализм и религиозный плюрализм // Рели-
гия и общество. Хрестоматия по социологии религии. Ч. 2. М., 1996. 

Бергер П. Религиозный опыт и традиции // Социологические исследова-
ния. 2011. № 1. 

Быков Р.А. Новые религиозные движения через призму теории культур-
ных ментальностей П.А. Сорокина // Вестник Томского государственного уни-
верситета. Философия. Социология. Политология. 2011. № 1 (13). 

Васильева Е.Н. Новые религиозные движения: понятие и специфика // 
Вестник ЛГУ им. А.С. Пушкина. 2016. № 1. 

Гаврилов Ю.А., Кофанова Е.Н., Мчедлов М.П., Шевченко А.Г. Конфесси-
ональные особенности религиозной веры и представлений о ее социальных 
функциях // Социологические исследования. 2005. № 6.

Галактионова Н.А. Роль религиозности в этнической социализации мо-
лодежи Тюменской области // Вестник Российского университета дружбы на-
родов. Серия: Социология. 2010. № 1. 

Гришаева Е.И., Фархитдинова О.М., Шумкова В.А. Религиозность верую-
щих Екатеринбургской метрополии: от ортодоксии к постсекулярной эклекти-
ке // Социологические исследования. 2017. № 8. 

Грудина Т.Н. Государственно-конфессиональные отношения в России: 
ключевые тенденции и перспективы // Вестник Московского университета. 
Серия 18. Социология и политология. 2021. Т. 26. № 1. 

Дзуцев Х.В., Корниенко Н.В. Отношение жителей Северного Кавказа к сво-
боде вероисповедания и вероотступникам // Социологические исследования. 
2018. № 1.

Дивисенко К.С., Белов А.Э., Дивисенко О.В. Трансляция религиозности в 
семье от родителей к детям: аналитический обзор исследований // Социологи-
ческий журнал. 2018. Т. 24. № 4. 

Ивлева М.Л., Курилов С.Н., Россман В.И. Религиозные ценности глазами 
молодежи: опыт социологического исследования // Вестник Российского уни-
верситета дружбы народов. Серия: Социология. 2018. Т. 18. № 3.

Каргина И.Г. “Фуззи” религиозность как следствие трансформаций совре-
менного христианства в модернизирующемся обществе // Государство, рели-
гия, Церковь в России и за рубежом. 2009. № 4. 

Киблицкая Е.А. Особенности изучения религиозности населения в совре-
менной России // Социологические исследования. 2009. № 4. 

Кублицкая Е.А., Назаров М.М. Динамика религиозности в современной 
России (по данным исследований в столичном регионе) // Вестник Российской 
академии наук. 2019. Т. 89. № 11. 

Лебедев С.Д. Религиозность: в поисках “рубикона” // Социологический 
журнал. 2005. № 3.

Лебедев С.Д. Религиозность: что считать критерием? URL: http: //club.fom.
ru/entry.html?entry=2538 (дата обращения: 15.12.2021).

Малявина С.С. Детерминанты формирования религиозности личности // 
Вестник. Серия IV. Педагогика. Психология. 2015. Вып. 2 (37). 

Мартинович В.А. Методологические проблемы мониторинга новых рели-
гиозных движений // Социологические исследования. 2016. № 6.



206

Мчедлов М.П. О религиозности российской молодежи // Социологические 
исследования. 1998. № 6.

Мчедлов М.П. Религиоведческие очерки. Религия в духовной и обществен-
но-политической жизни современной России. М., 2005.

Мчедлова М.М. Роль религии в современном обществе // Социологические 
исследования. 2009. № 12. 

Островская Е.А. Религиозное “еврейство”: опыт биографического нарра-
тива в закрытой группе // Социологические исследования. 2016. № 2.

Островская Е.А. О глобальных транснациональных этнорелигиозных 
диаспорах // Социологические исследования. 2016. № 10.

Островская Е.А. Множественные современности ортодоксального еврей-
ства Санкт-Петербурга // Социологические исследования. 2017. № 5.

Пронина Т.С., Федотов Ю.С., Федотова Е.Ю. Типологизация новых рели-
гиозных движений на основе ценностей и потребностей // Социологические 
исследования. 2018. № 1. 

Пруцкова Е.В. Операционализация понятия “религиозность” в эмпири-
ческих исследованиях // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2012. № 2 (30). 

Пруцкова Е.В. Религиозность и ее следствия в ценностно-нормативной 
сфере // Социологический журнал. 2013. № 2. 

Пруцкова Е.В., Маркин К.В. Типология православных россиян: проблема 
конструирования обобщенного показателя религиозности // Социологические 
исследования. 2017. № 8. С. 95–105.

Рыжов Ю. Социологи не виноваты: критерии религиозности не разрабо-
таны до сих пор // Независимая газета. 2003. 2 апр.

Рыжова С.В. Этноконфессиональная идентичность и формирование ре-
лигиозных политических ориентаций // Социологические исследования. 2015. 
№ 10.

Рыжова С.В. Особенности изучения религиозной идентичности росси-
ян // Социологические исследования. 2016. № 10. 

Рыжова С.В. Религиозность в контексте культуры доверия // Социологи-
ческий журнал. 2017. Т. 23. № 3.

Синелина Ю.Ю. О критериях определения религиозности населения // Со-
циологические исследования. 2001. № 6. 

Синелина Ю.Ю. Этапы изменения религиозности населения в России 
(1989–2006) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2009. № 4. 

Федотова Е.Ю. Типологизация новых религиозных движений: опыт Там-
бовского региона // Вера и религия в современной России. Всероссийский кон-
курс молодых ученых: 25 лучших исследований. М., 2014. 

Федотова Е.Ю., Пронина Т.С. Социологический аспект религиозной иден-
тичности // Философские традиции и современность. 2016. № 1 (9).

Филатов С.Б., Лункин Р.Н. Статистика российской религиозности: магия 
цифр и неоднозначная реальность // Социологические исследования. 2005. № 4. 

Фурман Д.Е., Каариайнен К. Религиозная стабилизация. Отношение к ре-
лигии в современной России // Свободная мысль–XXI. Теоретический и по-
литический журнал. 2003. № 7. 

Чеснокова В.Ф. Воцерковленность: феномен и способы его изучения. М., 
2003. 

Чеснокова В.Ф. Тесным путем: процесс воцерковления населения России 
в конце XX века. М., 2005. 



207

REFERENCES
Andreeva L.A., Andreeva L.K. Sekulyarnyj ili postsekulyarnyj mir? Veri-S kaciya 

koncepcij [Secular or post-secular world? VeriS cation of concepts] // Sociologicheskie 
issledovaniya. 2015. N 3 (in Russian). 

Anikina A.V. Religioznost’ sovremennoj studencheskoj molodezhi (na primere 
Nizhegorodskoj oblasti) [Religiosity of modern student youth (on the example of the 
Nizhny Novgorod region)]: Avtoref. dis. … kand. soc. nauk. Nizhnij Novgorod, 2008 
(in Russian).

Arinin E.I., Petrosyan D.I. Osobennosti religioznosti studentov [Peculiarities of 
Students’ Religiosity] // Sociologicheskie issledovaniya. 2016. N 6 (in Russian). 

Babich N.S., Homenko V.I. Logicheskie i prakticheskie trudnosti mnogomer-
nogo podhoda k izmereniyu religioznosti [Logical and practical dih  culties of a mul-
tidimensional approach to measuring religiosity] // Sociologicheskij zhurnal. 2013. 
N 2 (in Russian).

Babich N.S., Homenko V.I. Konceptual’nye osnovy postroeniya odnomernoj 
shkaly religioznosti [Conceptual foundations for constructing a one-dimensional 
scale of religiosity] // Sociologicheskie issledovaniya. 2016. N 6 (in Russian).

Babich N.S., Homenko V.I. Shkala “predraspolozhennost’ k religioznosti”: em-
piricheskaya aprobaciya i povyshenie urovnya formalizacii modeli [Scale “predisposi-
tion to religiosity”: empirical testing and increasing the level of formalization of the 
model] // So-ciologicheskie issledovaniya. 2018. N 1 (in Russian). 

Bella R. Religioznyj individualizm i religioznyj plyuralizm [Religious individu-
alism and religious pluralism] // Religiya i obshchestvo. Hrestomatiya po sociologii 
religii. Ch. 2. M., 1996 (in Russian). 

Berger P. Religioznyj opyt i tradicii [Religious Experience and Traditions] // So-
ciologicheskie issledovaniya. 2011. N 1 (in Russian). 

Bykov R.A. Novye religioznye dvizheniya cherez prizmu teorii kul’turnyh 
mental’nostej P.A. Sorokina [New religious movements through the prism of the 
theory of cultural mentalities P.A. Sorokin] // Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. FilosoS ya. Sociologiya. Politologiya. 2011. N 1 (13) (in Russian).

Chesnokova V.F. Vocerkovlennost’: fenomen i sposoby ego izucheniya [Church-
ness: a phenomenon and methods of its study]. M., 2003 (in Russian). 

Chesnokova V.F. Tesnym putem: process vocerkovleniya naseleniya Rossii v 
konce XX veka [In a close way: the process of churching the population of Russia at 
the end of the 20th century]. M., 2005 (in Russian).

Divisenko K.S., Belov A.E., Divisenko O.V. Translyaciya religioznosti v sem’e ot 
roditelej k detyam: analiticheskij obzor issledovanij [Transmission of religiosity in the 
family from parents to children: an analytical review of research] // Sociologicheskij 
zhurnal. 2018. T. 24. N 4 (in Russian).

Dzucev H.V., Kornienko N.V. Otnoshenie zhitelej Severnogo Kavkaza k svobode 
veroispovedaniya i verootstupnikam [Z e attitude of the inhabitants of the North 
Caucasus to freedom of religion and apostates] // Sociologicheskie issledovaniya. 
2018. N 1 (in Russian).

European Values Study. URL: http://www.europeanvaluesstudy.eu/ (accessed: 
15.12.2021).

Fedotova E.Yu. Tipologizaciya novyh religioznyh dvizhenij: opyt Tambovskogo 
regiona [Typology of new religious movements: the experience of the Tambov re-



208

gion] // Vera i religiya v sovremennoj Rossii. Vserossijskij konkurs molodyh uchenyh: 
25 luchshih issledovanij. M., 2014 (in Russian). 

Fedotova E.Yu., Pronina T.S. Sociologicheskij aspekt religioznoj iden-tichnosti 
[Sociological aspect of religious identity] // Filosofskie tradicii i sovremennost’. 2016. 
N 1 (9) (in Russian).

Filatov S.B., Lunkin R.N. Statistika rossijskoj religioznosti: magiya cifr i neod-
noznachnaya real’nost’ // Sociologicheskie issledovaniya. 2005. N 4 (in Russian). 

Furman D.E., Kaariajnen K. Religioznaya stabilizaciya. Otnoshenie k religii v 
sovremennoj Rossii [Religious stabilization. Attitude to Religion in Modern Russia] // 
Svobodnaya mysl’–XXI. Teoreticheskij i politicheskij zhurnal. 2003. N 7 (in Russian).

Galaktionova N.A. Rol’ religioznosti v etnicheskoj socializacii molodezhi Tyu-
menskoj oblasti [Z e role of religiosity in the ethnic socialization of youth in the Tyu-
men region] // Vestnik Rossijskogo universiteta druzhby narodov. Seriya: Sociologiya. 
2010. N 1 (in Russian).

Gavrilov Yu.A., Kofanova E.N., Mchedlov M.P., SHevchenko A.G. Konfessio-
nal’nye osobennosti religioznoj very i predstavlenij o ee social’nyh funkciyah [Con-
fessional features of religious faith and ideas about its social functions] // Socio-
logicheskie issledovaniya. 2005. N 6 (in Russian). 

Grishaeva E.I., Farhitdinova O.M., Shumkova V.A. Religioznost’ veruyu-shchih 
Ekaterinburgskoj metropolii: ot ortodoksii k postsekulyarnoj eklektike [Religiosity 
of believers in the Yekaterinburg metropolis: from orthodoxy to post-secular eclecti-
cism] // Sociologicheskie issledovaniya. 2017. N 8 (in Russian). 

Grudina T.N. Gosudarstvenno-konfessional’nye otnosheniya v Rossii: kly-
uchevye tendencii i perspektivy [State-Confessional Relations in Russia: Key Trends 
and Prospects] // Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 18. Sociologiya i poli-
tologiya. 2021. T. 26. N 1 (in Russian).

Ivleva M.L., Kurilov S.N., Rossman V.I. Religioznye cennosti glazami molodezhi: 
opyt sociologicheskogo issledovaniya [Religious values   through the eyes of youth: 
the experience of sociological research] // Vestnik Rossijskogo universiteta druzhby 
narodov. Seriya: Sociologiya. 2018. T. 18. N 3 (in Russian).

Kargina I.G. “Fuzzi” religioznost’ kak sledstvie transformacij sovre-mennogo 
hristianstva v moderniziruyushchemsya obshchestve [“Fuzzy” religiosity as a conse-
quence of the transformations of modern Christianity in a modernizing society] // 
Gosudarstvo, religiya, Cerkov’ v Rossii i za rubezhom. 2009. N 4 (in Russian). 

Kublickaya E.A. Osobennosti izucheniya religioznosti naseleniya v sovremennoj 
Rossii [Peculiarities of studying the religiosity of the population in modern Russia] // 
Sociologicheskie issledovaniya. 2009. N 4 (in Russian). 

Kublickaya E.A., Nazarov M.M. Dinamika religioznosti v sovremennoj Rossii 
(po dannym issledovanij v stolichnom regione) [Z e dynamics of religiosity in mod-
ern Russia (according to research in the capital region)] // Vestnik rossijskoj akademii 
nauk. 2019. T. 89. N 11 (in Russian). 

Lebedev S.D. Religioznost’: v poiskah “rubikona” // Sociologicheskij zhurnal. 
2005. N 3 (in Russian).

Lebedev S.D. Religioznost’: chto schitat’ kriteriem? [Religiosity: in search of the 
“Rubicon”] URL: http: //club.fom.ru/entry.html?entry=2538 (data obrashcheniya: 
15.12.2021) (in Russian).

Malyavina S.S. Determinanty formirovaniya religioznosti lichnosti [Determi-
nants of the formation of religiosity of the individual] // Vestnik. Seriya IV. Peda-
gogika. Psihologiya. 2015. Vyp. 2 (37) (in Russian).



209

Martinovich V.A. Metodologicheskie problemy monitoringa novyh religioznyh 
dvizhenij [Methodological problems of monitoring new religious movements] // So-
ciologicheskie issledovaniya. 2016. N 6 (in Russian).

Mchedlov M.P. O religioznosti rossijskoj molodezhi [On the religiosity of Rus-
sian youth] // Sociologicheskie issledovaniya. 1998. N 6 (in Russian).

Mchedlov M.P. Religiovedcheskie ocherki. Religiya v duhovnoj i obshchest-
venno-politicheskoj zhizni sovremennoj Rossii [Religious essays. Religion in the 
spiritual and socio-political life of modern Russia]. M., 2005 (in Russian).

Mchedlova M.M. Rol’ religii v sovremennom obshchestve [Z e role of religion in 
modern society] // Sociologicheskie issledovaniya. 2009. N 12 (in Russian).

Orthodox Monitor. URL: http://socrel.pstgu.ru/RU/orthodoxmonitor (ac-
cessed: 15.12.2021).

Ostrovskaya E.A. Religioznoe “evrejstvo”: opyt biograS cheskogo nar-rativa v 
zakrytoj gruppe [Religious “Jewishness”: Experience of Biographical Narrative in a 
Closed Group] // Sociologicheskie issledovaniya. 2016. N 2 (in Russian).

Ostrovskaya E.A. O global’nyh transnacional’nyh etnoreligioznyh diasporah [On 
global transnational ethno-religious diasporas] // Sociologicheskie issledovaniya. 
2016. N 10 (in Russian).

Ostrovskaya E.A. Mnozhestvennye sovremennosti ortodoksal’nogo evrejstva 
Sankt-Peterburga [Multiple Modernities of Orthodox Jewry in St. Petersburg] // So-
ciologicheskie issledovaniya. 2017. N 5 (in Russian).

Pronina T.S., Fedotov Yu.S., Fedotova E.Yu. Tipologizaciya novyh religioznyh 
dvizhenij na osnove cennostej i potrebnostej [Typology of new religious movements 
on the basis of values   and needs] // Sociologicheskie issledovaniya. 2018. N 1 (in 
Russian). 

Pruckova E.V. Operacionalizaciya ponyatiya “religioznost’” v empiricheskih 
issledovaniyah [Operationalization of the concept of “religiosity” in empirical re-
search] // Gosudarstvo, religiya, cerkov’ v Rossii i za rubezhom. 2012. N 2 (30) (in 
Russian). 

Pruckova E.V. Religioznost’ i ee sledstviya v cennostno-normativnoj sfere [Reli-
giosity and its consequences in the value-normative sphere] // Sociologicheskij zhur-
nal. 2013. N 2 (in Russian). 

Pruckova E.V., Markin K.V. Tipologiya pravoslavnyh rossiyan: problema kon-
struirovaniya obobshchennogo pokazatelya religioznosti [Typology of Orthodox 
Russians: the problem of constructing a generalized indicator of religiosity] // Socio-
logicheskie issledovaniya. 2017. N 8. S. 95–105 (in Russian).

Puttick E.A. New typology of religion based on needs and values // Journal of 
Beliefs & Values. 1997. Vol. 18.

Ryzhov Yu. Sociologi ne vinovaty: kriterii religioznosti ne razrabotany do sih por 
[Sociologists are not to blame: the criteria for religiosity have not been developed so 
far] // Nezavisimaya gazeta. 2003. 2 apr. (in Russian).

Ryzhova S.V. Etnokonfessional’naya identichnost’ i formirovanie religioznyh 
politicheskih orientacij [Ethnoconfessional Identity and the Formation of Religious 
Political Orientations] // Sociologicheskie issledovaniya. 2015. N 10 (in Russian).

Ryzhova S.V. Osobennosti izucheniya religioznoj identichnosti rossiyan [Fea-
tures of the study of the religious identity of Russians] // Sociologicheskie issledo-
vaniya. 2016. N 10 (in Russian). 

Ryzhova S.V. Religioznost’ v kontekste kul’tury doveriya [Religiosity in the con-
text of a culture of trust] // Sociologicheskij zhurnal. 2017. T. 23. N 3 (in Russian).



210

Sinelina Yu.Yu. O kriteriyah opredeleniya religioznosti naseleniya [On the cri-
teria for determining the religiosity of the population] // So-ciologicheskie issledo-
vaniya. 2001. N 6 (in Russian). 

Sinelina Yu.Yu. Etapy izmeneniya religioznosti naseleniya v Rossii (1989–2006) 
[Stages of change in the religiosity of the population in Russia (1989–2006)] // Gosu-
darstvo, religiya, cerkov’ v Rossii i za rubezhom. 2009. N 4 (in Russian).

Vasil’eva E.N. Novye religioznye dvizheniya: ponyatie i speciS ka [New religious 
movements: concept and speciS cs] // Vest-nik LGU im. A.S. Pushkina. 2016. N 1 (in 
Russian).


